A
(SN

N

t.,L\\&h

o
™
DIOZESANVERSAMMLUNG
Freiburg 25. bis 28. April 2013

Text von Prof. Dr. Magnus Striet

Kirche im Wandel?!

Eine soziologisch-fundamentaltheologische Ortbestimmung der Kirche in der
Welt von heute

Ob sich die Kirche wandeln kann, ist eine umstrittene Frage. Die einen verneinen dies vehe-
ment, weil sie in einer solchen Vorstellung von Wandelbarkeit die Identitat der Kirche gefahrdet
sehen. Diese ldentitat sei gottlich gestiftet, mithin unwandelbar. Andere hingegen begreifen die
Kirche als eine geschichtliche GroR3e, die nicht nur faktisch einem standigen Wandel unterwor-
fen ist — sondern dies aus theologischen Griinden auch sein muss. Nicht dass eine solche Kir-
che dann keine Identitdt mehr hatte. Aber was ihre ldentitat ausmacht, muss in einem solchen
Verstandnis von Kirche festgestellt werden, und zwar immer wieder neu. Ich komme darauf zu-
rick.

Zunéchst sei ein soziologischer Blick riskiert. Kaum zu bestreiten ist, dass sich der Katholizis-
mus rémischer Pragung in weiten Teilen dieser Erde in einer massiven Tradierungskrise befin-
det. Dabei wird man unterscheiden missen. Der gesamte Bereich des Religiosen unterliegt
heute massiven Veranderungen. Konnte Uber lange Zeit davon ausgegangen werden, dass
Gesellschaften relativ homogen religios funktionierten, so hat sich das Spektrum religitser Ver-
standnisse inzwischen massiv pluralisiert. Auch im Bereich des romisch Katholischen selbst gibt
es ein ganzes Spektrum von religisen Uberzeugungen, hierzulande — und weltweit. Ich be-
schranke mich auf die hiesige Gesellschaft. Das ldeal gelingenden Lebens hierzulande darin
gesehen wird, dass Menschen selbstbestimmt leben dirfen. Nicht nur, wie Menschen leben
wollen, sondern auch das, was sie glauben kdnnen, entscheiden sie am Ende selbst. Dass dies
manchmal auch skurrile Bliten treibt, sei nicht verschwiegen. Aber wer entscheidet dariiber,
was skurril ist und was nicht? Was ist skurril? Wer diese Frage an sich heranlasst, hat bereits
das Prinzip moderner Gesellschaften anerkannt. Und eben dies meint Moderne: Menschen dir-
fen und sollen sich selbst entscheiden.

Auch der christliche Glaube ist zu einer Option geworden. Wer die Welt heute als Schopfung
begreift, daran festhalt, dass Gott selbst als Mensch sich in allem uns gleichgemacht hat, die
Menschen so ,wie Freunde* (DV 1,2) angesprochen hat, ahnt oder weil3, dass dieser Glaube
nicht alternativios ist. Man wird in dieser Glaubensoption beheimatet, gepréagt durch das Um-
feld, in dem man aufwachst, aber: Man muss schlieflich selbst entscheiden, ob man zu ihr ste-
hen kann, will oder nicht. In einer pluralisierten, an Lebensoptionen reichen Gesellschaft wird



dies nur bewusst. Angesichts der Optionsvielfalt wird bewusst, dass ich in die Freiheit der Wahl
genotigt bin. Aber ist das nicht gut so?

Im Jahr des Glaubens ist daran zu erinnern, dass der Glaube selbst nach Freiheit verlangt. Gott
sucht den Menschen zum Freund und zur Freundin, und Freundschaft gibt es nur zwischen
Freien. Theologisch und kirchlich gilt es meines Erachtens endlich zu begreifen, dass der Frei-
heitswille in der Moderne der frohen Botschaft vom menschenwilligen und unbedingt men-
schenfreundlichen Gott gerade nicht entgegensteht. Das Gegenteil ist der Fall. Wenn das letzte
Konzil mit der Kategorie Freundschaft Gottes Sehnsucht nach dem Menschen beschrieben hat,
so hat es den Kern des Evangeliums neu entdeckt. Noch nie gab es eine Epoche, in der Gottes
Sehnsucht nach dem Menschen mehr hatte entsprochen werden kdnnen als in der Moderne,
namlich in tatsachlicher Freiheit. Diese Zeit ist deshalb auch gerade nicht als Teufelswerk zu
begreifen. Wenn ich das so leidenschaftlich betone, so nicht, um die dunklen Seite unserer Zeit
tot zu schweigen. Aber wer wollte ernsthaft auf Freiheit verzichten?

In dieser Moderne, ihren Uberzeugungen, liegen aber auch die Grunde fiir die Konflikte inner-
halb des rémischen Katholizismus verborgen. Denn es geht nicht mehr um die Frage, wie sich
die Menschen der romisch-katholische Kirche zu dieser, auf Freiheit und Selbstbestimmung
setzende Moderne stellt. Die Frage ist langst entschieden. Ein Grof3teil der sich als katholisch
verstehenden Menschen ist in dieser Moderne angekommen. Langst ist — und zwar mit Grin-
den! — akzeptiert, dass das Recht auf Freiheit in der individuellen Lebensfihrung, solange die
Rechte anderer geachtet werden, das Recht schlechthin darstellt. Man muss die Ambivalenzen
dieser Moderne nicht tbersehen, um dennoch die historischen Prozesse wirdigen zu kénnen,
die dazu fuhrten, dass sich das Grundrecht eines freiheitlichen Lebens durchsetzen konnte. Es
gibt nichts, Uber das hinaus Grol3eres fur den Menschen zu denken und zu ersehnen wére als
das Recht auf Freiheit.

Aber das hat natlrrlich Konsequenzen, birgt massives Konfliktpotenzial bezogen auf historisch
eingelbte kirchliche Positionen, wenn es um Fragen der individuellen Lebensfihrung und im
Vergleich zu vergangenen Zeiten neuer Lebensformen geht. Es ist zu beflrchten, dass die
lehramtlichen Lernprozesse — wie schon in der Anerkennung grundlegender Menschenrechte -
auch diesbeziglich erst mit einem erheblichen Verspatungseffekt eintreten. Ob tberhaupt zur
Kenntnis genommen wird, was die modernen Humanwissenschaften an Wissen Uber den Men-
schen zutage fordern, ist sehr zu bezweifeln. Wenn Gott an der Freiheit des Menschen interes-
siert ist, dann ist dies Recht auf Freiheit das goéttliche Recht, das Gott kirchlich akzeptiert sehen
will. Eine Barmherzigkeitsrhetorik zu pflegen, bleibt solange unglaubwirdig, wie Menschen nicht
zugestanden wird, authentisch und d.h. auch: offentlich ihr Leben, ihre Neigungen und Zunei-
gungen, zu leben.

Und auch ist endlich anzuerkennen, dass es Scheitern gibt; dass Menschen in ihren Lebens-
entwirfen nicht mehr zu Recht kommen, und sie dennoch eine Zukunft haben durfen. Und dass
gerade ihnen der Zuspruch Gottes gilt, sie deshalb auch nicht ausgeschlossen sein kdnnen von
der eucharistischen Gemeinschaft mit diesem Gott.

Was deshalb ansteht, ist die Verséhnung der Kirche mit einer Moderne, in der Menschen selb-
standig entscheiden dirfen — aber auch missen. Was iber lange Zeit als gottgegeben und das
menschliche Leben regulierend geglaubt wurde, hat sich langst als zeitbedingt entpuppt. Wo-
rum es geht, ist die Freiheitszumutung als gottgewollt zu akzeptieren. Sie ist von dem Gott ge-



wollt, den der Glaube als den Gott Jesu bekennt. Dieser Gott klebt nicht kleinlich am Buchsta-
ben eines Gesetzes. Er will, dass Menschen Luft zum Atmen haben.

Wenn im konkreten Leben durchbuchstabiert sein will, was der Glaube an diesen Gott meint, so
kann dies nur vor Ort, also ortskirchlich geschehen. Eine nur noch zentralistische Steuerung der
Kirche fuhrt zu einer Selbstfesselung, da die regionalen Eigentimlichkeiten des Lebens, von
Sehnstichten und N6ten so nicht mehr in den Blick kommen.

Dabei wird eine ortskirchliche Grundausrichtung der einen Kirche keineswegs kriterienlos.
Oberstes Kriterium ist das der Freiheit, das es universal politisch einzuklagen gilt. Gemein-
sames Band ist der Glaube an den Gott, der selbst freiheitsliebend ist, der méglichst grol3e Ge-
rechtigkeit will, der deshalb auch vor allem (wie der neue Papst Franziskus herausstreicht) an
den Peripherien anzutreffen ist — und der immer wieder neu zum Leben ermutigt. In der Idee
vom gemeinsamen Priestertum aller Glaubigen, die Peter Walter als die wiederentdeckte Leit-
idee des Zweiten Vatikanischen Konzils erinnert hat, kommt dies zum Ausdruck. Damit dieser
Gott vor Ort sichtbar wird (in einem differenzierten Spektrum von sozialer und kultureller Diako-
nie, liturgisch und sakramental), ist Uber Veranderungen nachzudenken. Auch eingeschliffene,
als unveranderlich geltende Denkmuster sind auf den Prifstand zu stellen. Dazu gehéren auch
Zulassungsbedingungen zum Amt, ja: das Verstandnis des Amtes ist selbst zu Uberdenken —
und: Es ist dariiber nachzudenken, wie angemessen in der Kirche entschieden werden kann.
Und: Weil der Glaube nur in Geschichte existiert, Gott selbst sich in seinem
Offenbarwerdenwollen an Geschichte gebunden hat, sollte Veranderung selbstverstandlich
werden. Es gibt kein Legitima-tionsproblem, tber Veranderungen nachzudenken — sie fordern
zur mutigen, freimitigen Rede auf. Die biblischen Schriften selbst legitimieren dazu. Der Sabbat
ist eben fur den Menschen da, und nicht umgekehrt. Hierin liegt die Unwandelbarkeit der Kir-
che, die ihre Identitat begrindet — eine ldentitat, die Jesus in seinem Blut bezeugt hat.

Geistlich in diesem Sinn existieren zu wollen, sich einzuliben in diesem Christentum, sich im
Gebet Gottes Gegenwart, dem befreienden Geist Jesu zu stellen und mutig nach vorne zu den-
ken, bedeutet dann auch, sich dartiber im Klaren zu wer-den, sich tauschen zu kénnen. Aber
das ist die Ambivalenz von Freiheit, ihr Risiko. Sie nicht zu riskieren, gar nicht erst neue Wege
zu Uberdenken und auch einzuschlagen, zeugt freilich von einer Angst, die der Freiheit eines
Christenmenschen kaum angemessen ist. Angst zu haben ist dem Gott Jesu nicht angemes-
sen. Die tief in das Leben der Kirche eingefressene Angst, Dinge anzusprechen und Verénde-
rungen zu riskieren, ist Stinde.



