DIOZESANVERSAMMLUNG
Freiburg 25. bis 28. April 2013

Text von Prof. Dr. Peter Walter
(im Wortlaut des Vortrags)

Liebe Schwestern und Brider im Herrn, ich denke, unter dieser Anrede kann ich Sie alle
anreden. Mein Titel ist ein bisschen langer:

Kirchesein heute zwischen ortskirchlichen Erfordernissen und
universalkirchlichen Vorgaben

»Ich bemiihe mich kurz zu sein und werde dunkel.” Hat ein etwas alterer Zeitgenosse Jesu
gesagt, namlich Horaz. Der ist 2000 Jahre tot, den kénnen Sie nicht mehr fragen. Wenn bei
mir etwas dunkel geblieben ist, kbnnen Sie mich fragen.

In den flnfzig Jahren seit der Erdffnung des 2. Vatikanischen Konzils (1962-1965) hat sich
in der rémisch-katholischen Kirche erstaunlich viel getan. Das Konzil hat die Kirche nicht
langer als Domane von Klerus und Hierarchie betrachtet, in der die sogenannten. Laien nur
als Objekte der Seelsorge vorkommen. Und dieser Umdenkungsprozess wurde durch das
Konzil nicht initiiert, sondern verstarkt. Bereits 1922 hat Romano Guardini, wie ich Priester
der Dibzese Mainz, eine der fluhrenden Gestalten der Jugend- und der Liturgischen
Bewegung, formuliert: ,Ein religidser Vorgang von unabsehbarer Tragweite hat eingesetzt:
Die Kirche erwacht in den Seelen.” Seine, Guardinis Vorarbeit und die vieler ahnlich
gesinnter Theologen sowie die von den kirchlichen Autoritaten zwar immer wieder verbotene,
von einzelnen Bischdfen teilweise aber auch geduldete Erprobung in der Praxis haben dem
Konzil den Weg bereitet und der von ihm ermdglichten Erneuerung zum Durchbruch
verholfen. Wenn solche Theologen und Seelsorger es nicht unternommen héatten, neue
Wege zu gehen und wenn dies auf den unterschiedlichen kirchlichen Ebenen keine
Akzeptanz gefunden hatte, wére das Konzil nicht gekommen und hétte es nicht das bewirkt,
was seitdem geworden ist.

In der Ekklesiologie hat das Konzil die Wende von einer kleruszentrierten zur Kirche des
gesamten Volkes Gottes vollzogen. Noch heute sichtbar ist dies am Aufbau der
Dogmatischen Konstitution tber die Kirche Lumen gentium, deren zweites Kapitel vom ,Volk
Gottes“ handelt, bevor im dritten von der Hierarchie die Rede ist. In der ursprunglichen, in
Rom vorbereiteten, aber von den Konzilsvatern abgelehnten Fassung stand die Hierarchie
im Vordergrund, vom ,Volk Gottes“ war nicht die Rede. Mit der Aufnahme dieses Begriffs
vertritt das Konzil keine ,basisdemokratische“ Auffassung von der Kirche. Der biblische
Begriff ,Volk Gottes” steht zunachst fir die heilsgeschichtliche Kontinuitat mit Israel, die das
Konzil in der Erklarung Uber das Verhaltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen
dann ausdricklich thematisiert hat (Nostra aetate 4). In Lumen gentium aber dient der Volk
Gottes-Begriff dazu, das Gemeinsame, alle Glieder der Kirche Verbindende zu bezeichnen,
bevor von deren unterschiedlichen Aufgaben die Rede ist. Dieses allen Gemeinsame ist ein
Leben in der Nachfolge Jesu Christi, der nicht gekommen ist, sich bedienen zu lassen,



sondern zu dienen und sein Leben hinzugeben fir die andern (vgl. Mk 10,45). Das Konzil
entwickelt diese Sicht mit dem auch funfizg Jahre danach fur Katholiken noch immer nicht
leicht verstandlichen Begriff des ,Gemeinsamen Priestertums® aller Getauften (vgl. Lumen
gentium 10). Nicht unmittelbar zugénglich ist diese Begrifflichkeit, da fur viele Katholiken
.Priester noch immer ausschliel3lich die ordinierten Amtstrager sind. Das Konzil greift jedoch
auf das Neue Testament zurlick, wo der Priesterbegriff ausschlieBlich verwendet wird, um
die Lebenshingabe Jesu Christi (vgl. Hebr 4,14-5,10) und all derer, die ihm nachfolgen, zu
beschreiben (vgl. 1 Petr 2,5.9), wéhrend die kirchlichen Amtstrager im Neuen Testament mit
Allerweltsbegriffen wie ,Alteste®, ,Aufseher‘ oder ,Diener” bezeichnet werden. Nachdem und
weil die Reformatoren diesen Sachverhalt wieder in Erinnerung gerufen hatten, war er bis
zum 2. Vatikanischen Konzil in der katholischen Kirche und ihrer Theologie mehr oder
weniger Tabu. Das Konzil greift jedoch nicht nur beim Gemeinsamen Priestertum auf
reformatorisches Gedankengut zuriick, sondern auch mit der Rede vom dreifachen Amt Jesu
Christi, das neben dem Priesteramt auch sein Propheten- und Hirtenamt umfasst. Mit dieser
Trias — Priester, Prophet, Hirt — beschreibt die Kirchenkonstitution nicht nur die Aufgaben des
geistlichen Amtes, sondern eines jeden Christen (vgl. das 3. und 4. Kapitel von Lumen
gentium). Alle Getauften haben, wenn auch auf unterschiedliche Weise, an diesen Amtern
Christi Anteil. Alle sind zur Verkindigung und zum Zeugnis und damit zur Teilhabe am
prophetischen Amt Christi berufen, alle sind zur Lebenshingabe und zur Mitwirkung an der
Liturgie und damit zum priesterlichen Amt Christi berufen; alle sind zum Dienst berufen, in
dem sich das konigliche Amt dessen verwirklicht, der nicht herrschen wollte, sondern dienen.
Lumen gentium sieht gleich zu Beginn die Aufgabe der Kirche darin, ,gleichsam das
Sakrament, das heil3t Zeichen und Werkzeug fir die innigste Vereinigung mit Gott wie fur die
Einheit der ganzen Menschheit® zu sein, so Lumen gentium 1. Der Gebrauch des
Sakramentsbegriffs fur die Kirche bedeutet nicht, wie von evangelischer Seite beflirchtet,
eine Ubersteigerung der Institution, sondern gibt ihr gerade ihren angemessenen Ort: Die
Kirche ist nach Auffassung des 2. Vaticanums nicht die Sache selbst, sondern Zeichen und
Werkzeug in Gottes Hand. Wie Jesus Christus, das ,Ursakrament®, soll die Kirche als
~Wurzel- oder Grundsakrament® in der Verkundigung, der Feier der Sakramente und in der
gelebten Liebe Zeugnis ablegen fir die Zuwendung Gottes zu den Menschen und seine
Gegenwart im Heiligen Geist erfahrbar machen. Die Kirche kann nur dann als ,Sakrament
der Einheit* der Menschen mit Gott und untereinander glaubwiirdig gelebt und erfahrbar
werden, wenn die kirchlichen Strukturen dem entsprechen. Dies gilt, gerade weil nach
Auffassung des Konzils die Kirche als ,sichtbare Versammlung® und als ,geistliche
Gemeinschaft* ,eine einzige komplexe Wirklichkeit® bilden (Lumen gentium 8). lhre
Strukturen wie insbesondere auch das Verhalten der Glieder der Kirche sollen Gemeinschaft
(,communio®) ermdglichen und dadurch das Wesen der Kirche als Sakrament sichtbar
machen. Wenn diese Strukturen versagen, wenn die Glieder der Kirche versagen und
Fehlverhalten gerade derjenigen, die auf Grund ihres geistlichen Amtes einen
Vertrauensvorschuss genief3en, vertuscht wird, wird das Zeugnis verdunkelt und
unglaubwirdig.

Dies gilt auch fur die Spaltung der Christenheit. Mit dem 2. Vaticanum hat die romisch-
katholische Kirche sich der 6kumenischen Bewegung angeschlossen, die sie zuvor
abgelehnt hatte. Sie erkennt ,vielfaltige Elemente der Heiligung und der Wahrheit* auch in
den anderen christlichen Konfessionen an und identifiziert sich deshalb nicht langer einfach
mit der ,Kirche* des Glaubensbekenntnisses, sondern sieht diese in sich ,verwirklicht
(Lumen gentium 8), kennt eben aber auch andere Verwirklichungsformen von Kirche.



Kleine Kritik: Warum ist in den Papieren, die ich bekommen habe, von der Okumene so
wenig die Rede?

Das neu entdeckte Miteinander aller Glieder des Volkes Gottes hat nach dem Konzil seinen
sichtbarsten Ausdruck gefunden in der von diesem erméglichten gemeinsam in der
Muttersprache gefeierten Liturgie, bei der unterschiedliche Dienste mitwirken. Die grol3e Zahl
von haupt- und ehrenamtlich in der Seelsorge engagierten Laien und die neu geschaffenen
Strukturen der Mitverantwortung auf allen Ebenen haben das Bild der Kirche vor Ort
verandert und geprégt. Diese Didzesanversammlung spiegelt diese Wirklichkeit wider. In ihr
wird etwas von dem verwirklicht, was das Konzil in Lumen gentium den ,Ubernatirlichen
Glaubenssinn des ganzen Volkes [Gottes]® nennt (Lumen gentium 12). Kritiker der
nachkonziliaren Entwicklung bemangeln, dass dies alles den kirchlichen Erosionsprozess
anscheinend nicht aufhalten konnte. Umgekehrt jedoch ist zu fragen, was aus der
katholischen Kirche geworden wére, wenn sie den Aufbruch des 2. Vaticanums nicht gewagt
hatte.

Nach funfzig Jahren ist es freilich notwendig, dariiber nachzudenken, wie es in der
Ortskirche von Freiburg um die Umsetzung der Konzilsbeschlisse steht und wo diese
angesichts neuer, damals noch nicht erkennbarer Aufgaben wund veranderter
Rahmenbedingungen fortzuschreiben sind. Darin liegt die Chance und Aufgabe der
Di6zesanversammlung. Es wird wohl kaum jemand bestreiten, dass in unserer Erzdidzese
die Impulse zu einer starker vom Gedanken der Partizipation gepragten Kirche dankbar
zugelassen und angenommen wurden. Beides ist wichtig: zulassen und annehmen. Die
Bereitschaft einer groRen Zahl von Frauen und Mannern sowie Kindern und Jugendlichen
zum Engagement in der Ortsgemeinde, in gemeindelbergreifenden Strukturen und
Verbédnden sowie in Politik und Gesellschaft ist ungebrochen. Dies ist in der Tat, um noch
einmal Guardini zu zitieren, ein ,religidser Vorgang von unabsehbarer Tragweite®, in dem
das Wirken des géttlichen Geistes zu erkennen ist.

Jetzt wechsle ich den Numerus in die Einzahl:

Ich frage mich jedoch, ob diesem Wirken in unserer Kirche nicht zu enge Grenzen gezogen
werden, etwa was alternative Zugange zum Priesteramt, was die Zulassung von Frauen zum
geistlichen Amt oder von qualifizierten Laien zur Predigt in der Eucharistiefeier angeht, um
nur diese Bereiche zu nennen. Ich bleibe bei der Einzahl. Ich bin mir bewusst, dass eine
Entscheidung darlber nicht in den Zustandigkeitsbereich einer Didzesanversammlung fallt,
aber diese kann durchaus dariiber beraten und entsprechende Voten formulieren. Ich
wiinsche uns, dass wir offen sind fur Gottes Geist, der, ich zitiere 2 Tim 1,7, ,kein Geist der
Verzagtheit® ist, sondern der ,Geist der Kraft, der Liebe und der Besonnenheit.“ Danke.



